
EN AMÉRICA (1920 - 1930)
INDEPENDENCIA
Y SEGUNDA
REGENERACIONISMO

MÓNICA PATRICIA CADENAS ERAZO





REGENERACIONISMO Y
SEGUNDA INDEPENDENCIA

EN AMÉRICA
(1920-1930)

MÓNICA PATRICIA CADENAS ERAZO 



Primera edición digital, FCE, Perú, septiembre 2025

Distribución mundial

© 2025, Mónica Patricia Cadenas Erazo

D. R. © 2025, Fondo de Cultura Económica del Perú S. A.
Berlín, 238; Miraflores, Lima 18
www.fceperu.com.pe

Fondo de Cultura Económica
Carretera Picacho Ajusco, 227; 14738 Ciudad de México

Producción: Fondo de Cultura Económica del Perú S.A
Diseño y diagramación: Rafaela Seminario

ISBN: 978-612-4395-79-6
Hecho el Depósito Legal en la Biblioteca Nacional del Perú n.°: 2025-09379

Se prohíbe la reproducción total o parcial de esta obra -incluso el
diseño tipográfico y de portada-, sea cual fuere el medio, electrónico
o mecánico, sin el consentimiento por escrito del titular de los derechos.



REGENERACIONISMO Y
SEGUNDA INDEPENDENCIA

EN AMÉRICA
(1920-1930)

MÓNICA PATRICIA CADENAS ERAZO 





CONCURSO DE ENSAYO SOBRE EL 
PROCESO DE INDEPENDENCIA DE 
PERÚ Y MÉXICO
PALABRAS DE AGRADECIMIENTO

Señor Embajador de México, Víctor Hugo Morales Meléndez, 
público presente y conectado en línea:

Desearía en primer lugar dirigir mi agradecimiento a la Em-
bajada de México en el Perú, al Fondo de Cultura Económica-Perú, 
junto al apoyo de Aeroméxico y Claro, porhacer factible la convoca-
toria y premiación del Concurso de Ensayo sobre el Proceso de Inde-
pendencia de México y el Perú en el marco del VII CIEH (Congreso 
Internacional de Estudiantes de Historia).

Felicito asimismo a todos los nominados, en especial al señor 
Sr. Pascual Alejo Rettiz, también ganador, en este concurso.

Esta premiación que recibo con mucha ilusión es sobremane-
ra significativa. Constituye un incentivo para seguir profundizando 
los planteamientos de investigación que señalo sobre el escenario 
pos independencia latinoamericana, de ahí el término “Segunda In-
dependencia” (Javier Pinedo), usado en el ensayo que presenté al 
concurso. También es un aliciente para insistir en la importancia del 
rol social de los intelectuales y contribuir así a su revitalización en 
la actualidad, propiciando su participación efectiva en el diseño de 
proyectos políticos.

En efecto, el título del mencionado ensayo “Regeneracionismo 
y Segunda Independencia en América (1920-1930)” visibiliza la pro-
puesta política y cultural de la red judíomariateguina, configurada 
por la interconexión intelectual, transnacional entre Lima, Nueva 
York y Buenos Aires-durante las primeras décadas del siglo XX, es-
pecialmente para el periodo así delimitado.

En dicha propuesta, la posibilidad de una unión o integración ame-
ricana a nivel continental se erigió como una consigna cuya consecución

7



o cumplimiento se haría factible a través de la agencia de dos sujetos 
históricamente marginados, la del indio y la del judío, con la finali-
dad de viabilizar el cambio social con el Nuevo Mundo americano 
como escenario simbólico.

En consecuencia, en el mencionado ensayo se quiere dar a co-
nocer la manera en que el pensamiento regeneracionista del escritor 
judíoestadounidense Waldo Frank, expuestas en su obra seminal 
Our America (1929) y su repercusión para el lapso 1920-1930, con-
tribuyó a perfilar la propuesta de la red judíomariateguina, siendo 
dicho escritor, al mismo tiempo, uno de sus integrantes eje. Dicha 
obra tuvo gran acogida en Europa donde fue traducida al francés 
Notre Amérique (1920) y, asimismo, muy leída por los intelectuales 
españoles del momento.

El concepto de “Segunda Independencia” incorpora la idea de 
un proceso independentista inacabado, en el cual se vislumbra di-
versos intentos por reorientar y perfeccionar las fallas del proceso 
independentista, al cual concurrieron los intelectuales de la época 
(primeras décadas del siglo XX) para tratar de perfeccionarlo y en el 
que diversas posturas sobre la mejor manera de contribuir a perfilar-
lo entraron en disputa.

El interés en este ensayo es presentar las ideas regeneracionis-
tas que no solo reforzaron el concepto de una Segunda Independen-
cia con lineamientos específicos, sino que articularon las relaciones 
entre Latinoamérica, Estados Unidos y Europa, a través de la pro-
puesta de Waldo Frank.

En Latinoamérica, dentro de la red judíomariateguina que 
Frank conformó con Samuel Glusberg y el “Amauta” (José Carlos 
Mariátegui) y a la que se sumaron en Perú Miguel Adler y Noemí 
Milstein, los esfuerzos para lograr su edición y publicación en espa-
ñol, a través de la editorial Babel, fueron sumos. Un aspecto crucial 
en esta elaboración y difusión de ideas es el de la agencia intelectual 
en la incorporación de elementos discursivos simbólicos-espirituales 
y como creadora o planificadora de proyectos políticos. En suma, el 
ejercicio de comunicación política de la red, reflejado en sus prácticas 
editoriales o de gestión cultural-editorial.

La Segunda Independencia americana coincidió con la llegada 
al Centenario de las primeras independencias que se proclamaron, a 
nivel formal o político, en el Sur americano. Su visualización en este 
ensayo se realiza en concomitancia con la influencia de las ideas del 
regeneracionismo judío en Europa y Estados Unidos, las que además 
se conjugaron con la del indio en Latinoamérica.

8



El Nuevo Mundo americano, en palabras de Waldo Frank, to-
davía era inexistente. El visionario del Norte convocó a los hermanos 
indios de México para que lo acompañasen en su construcción y para 
que su llamado se extendiese a todos los demás habitantes del Sur 
americano. Por ideación intelectual, el renacimiento americano en-
contraría su encamación en la agencia indojudía.

Por último, deseo manifestar que el hecho de poner en relieve 
el rol o agencia intelectual en este ensayo constituye en cierto modo 
un homenaje en el Bicentenario a todos aquellos profesores, colegas, 
amigos, investigadores, académicos, por su labor intelectual suma-
mente esforzada.

Del mismo modo, dedico esta premiación al apoyo incondicional 
de mis padres, a mi madre, por su fortaleza diaria, emulando a la de 
mi padre en descanso eterno; a todos los miembros de mi familia y, 
de manera muy particular, a las almas de los parientes tan cercanos y 
añorados que, en el contexto pandémico y pos-pandémico, nos dejaron.

Muchas gracias.

Ceremonia de premiación, Embajada de México, Lima, Perú

19 de noviembre 2021

9



INTRODUCCIÓN

La postura sobre la Independencia de América Latina como proceso 
inacabado parece ganar, cada vez, más adeptos. Constituye una idea 
que, siendo latente en los primeros intentos de diseño de las naciones 
o repúblicas americanas, ha permanecido igualmente hasta la actua-
lidad del Bicentenario. Naturalmente, se evidenció así, en el Cente-
nario predecesor: no cesaron los mismos amagos, aunque sus pro-
pulsores no hayan sido ya más libertadores, militares ni caudillos.1 El 
escenario de la primera independencia cedió así espacio a la segunda.

Usando como telón de fondo el escenario de la posindependencia, el 
cual se ha convenido en denominar “Segunda Independencia” (Pi-
nedo 2010) en este ensayo y en el cual se vislumbra diversos intentos 
intelectuales por reorientar y perfeccionar las fallas del proceso in-
dependentista, se quiere dar a conocer la propuesta regeneracionista 
del escritor estadounidense Waldo Frank, expuestas en su ensayo 
Our America (1919) y su repercusión para el lapso 1920-1930.

1     Algunas preocupaciones, relacionadas tal vez –en términos contemporáneos– con el nivel de repre-
sentatividad de los grupos político-dirigentes y en disputa, su grado de cohesión y su capacidad para 
generar consensos, surgirían al respecto, llevando a colegir que el principal problema en el nacimiento de 
las repúblicas latinoamericanas tendría que ver más con la incapacidad de establecer acuerdos nacionales 
que con la ausencia de proyectos. En otras palabras, lo que caracterizó la migración político-formal desde 
el sistema de gobierno colonial al republicano en Latinoamérica habría sido la inexistencia de un diseño 
consensuado acerca del proyecto de nación entre los distintos pareceres y propuestas de los sectores y 
facciones en disputa. La República en Latinoamérica nacería pues sin consenso político. Esta situación 
no logró ser diferente después. El incuestionable protagonismo y relativo vigor de una intelectualidad 
latinoamericana, política o ideológicamente diversa, en la esfera pública, para las primeras décadas del 
siglo XX, demarca el mismo derrotero: su voz se imprimió en el pasado histórico, cual placa conmemo-
rativa, sobre papel marchito, sin ejecución práctica en el presente ni proyección visionaria hacia el futuro. 
Con ello, es posible cuestionarse aunque de manera tangencial y complementaria a este ensayo: ¿a qué se 
debe esto? Para una explicación posible y consecuente respuesta quizás resulte conveniente señalar que el 
estudio de las repúblicas latinoamericanas se ha limitado a los contextos nacionales. Esto, en consecuen-
cia, implicaría que su estudio ha sido asumido como si se trataran compartimentos estancos, extraídos 
del contexto internacional. El cercenamiento que ello supone en su tratamiento las desvincula al mismo 
tiempo de las interconexiones globales. No tomar en cuenta las influencias externas en las definiciones 
internas, nacionales podría estar constituyendo un defecto de formación en los estudios profesionales so-
bre política dentro de las ciencias políticas, sociales y humanísticos en general. Constituiría también una 
deficiencia de los mismos, tomando en cuenta el contexto global. Lo mismo estaría sucediendo cuando 
se limita y opone lo internacional a lo nacional.	

10



El concepto de Segunda Independencia incorpora la idea de un pro-
ceso independentista inacabado, al cual concurrieron los intelectua-
les de la época para tratar de perfeccionarlo. Se trata asimismo de un 
momento crucial en la definición de la vida independiente america-
na y de sus fundadas repúblicas. En este ensayo, se lo sitúa en las 
primeras décadas del siglo XX, especialmente para el periodo deli-
mitado entre 1920 y 1930.

Si bien diversas posturas entraron en disputa sobre la mejor mane-
ra de contribuir a perfilar el inacabado proyecto independentista, el 
interés en este ensayo es presentar las ideas regeneracionistas que 
no solo reforzaron el concepto de una Segunda Independencia con 
lineamientos específicos, sino que articularon las relaciones entre 
Latinoamérica, Estados Unidos y Europa, a través de la propuesta 
del escritor judíoestadounidense, Waldo Frank.Las ideas regenera-
cionistas de Frank están contenidas, ya, en su primer ensayo, Our 
America (1919).2 Esta obra seminal tuvo gran acogida en Europa don-
de fue traducida al francés Notre Amérique (1920) y, asimismo, muy 
leída por los intelectuales españoles del momento. 

En Latinoamérica, dentro de la red judíomariateguina que Frank con-
formó con Samuel Glusberg y el “Amauta” (José Carlos Mariátegui) y 
a la que se sumaron en Perú Miguel Adler y Noenmí Milstein (Cade-
nas 2021, 6 de julio; 2021, 9 de junio; 2020, 2 de noviembre; 2020), los 
esfuerzos para lograr su edición y publicación en español, a través de 
la editorial Babel, fueron sumos. Un aspecto crucial en esta elaboración 
y difusión de ideas es el de la agencia intelectual en la incorporación de 
elementos discursivos simbólicos-espirituales y como creadores o planifi-
cadores de proyectos políticos. 

2     La primera edición de Our América (1919) fue publicada en New York por Boni and Liveright. 
Consultado el 8 de junio de 2021.
https://www.locussolusrarebooks.com/pages/books/205069/waldo-frank/our-america. 

11

https://www.locussolusrarebooks.com/pages/books/205069/waldo-frank/our-america. 


12

Una propuesta desde la perspectiva particular de este ensayo es que 
la fase posterior a la liberación del dominio español, denominada 
por Pinedo como  “Segunda Independencia” (Pinedo 2010, 155), dio 
paso a una serie de particularismos o fragmentaciones político-socia-
les en América Latina. Estos fueron apenas perceptibles durante la 
hegemonía colonial que les otorgaba, al menos en apariencia, homo-
geneidad. Con la declaración formal (política) de las independencias 
en la región, dichos particularismos empezaron a hacerse visibles 
cada vez más. Competían así con sus diferentes visiones sobre la ma-
nera de cómo debía encaminarse la independencia de América Lati-
na, considerada aun un proceso inconcluso, es decir en construcción.

De esta manera, los diversos proyectos evidenciaban no solo las frag-
mentaciones o particularismos de sus proponentes sino también las 
diferentes concepciones que los sustentaban. Nodo en estas formas 
de pensar y proponer fue la emancipación mental y económica. Con 
ello debía fomentarse la formación de una cultura cívica, autónoma, 
correspondiente con la representación o recreación de un “Nuevo 
Mundo” americano. Este, a su vez, debía destacar como una entidad 
distinguible del centro europeo estadounidense y como una identidad 
reconocible por este y para sí misma (155). Era además fundamental 
el desarrollo de la capacidad para hacer frente a cualquier pretensión 
imperialista (164) y a todo tipo de mal que pudiera devenir de la mis-
ma (marginación, pobreza, opresión, represión o persecución).

La Segunda Independencia americana coincidió con la llegada al 
Centenario de las primeras independencias que se proclamaron, a 
nivel formal o político, en el Sur americano. Su visualización en este 
ensayo se realiza en concomitancia con la influencia de las ideas del 
regeneracionismo judío en Europa y Estados Unidos, las que además 
se conjugaron con la del indio en Latinoamerica. El escenario simbó-
lico en el que ambas fuerzas, judía e india, se desplegarían en pos de 

DESARROLLO
SEGUNDA INDEPENDENCIA



la emancipación vendría a ser el Nuevo Mundo americano. Este, sin 
embargo, en palabras de Waldo Frank, escritor judíoestadounidense, 
todavía era inexistente. El visionario del Norte hizo así su convocato-
ria a los hermanos indios de México, para que lo acompañasen en la 
construcción americana y para que su llamado se extendiese a todos 
los demás habitantes del Sur americano (Frank, Waldo, 4 de agosto 
1924, 305-6). El renacimiento americano sería así una realidad.

En sus Memoirs… (Frank 1973 en Ogorzaly 1994, 13 y 168), relató su 
primer viaje a México en junio de 1929, unos meses antes de llegar a 
Buenos Aires y a Lima. En una de las seis conferencias que preparó 
para esta visita, esgrimió su tesis regeneracionista acerca de la inexis-
tencia del Nuevo Mundo, ya que a: este no existía, porque esencial-
mente no se había creado aún. Dijo que Estados Unidos, como depo-
sitario de la cultura europea, constituía su cementerio. Por lo tanto, 
estaba predestinada a una misión espiritual, siendo su responsabili-
dad la creación de una nueva cultura, en el verdadero Nuevo Mun-
do. En ese logro, convocó a México y lo desafío a trabajar con él para 
hacer realidad su visión americana (Ogorzaly 1994, 13).

13



Una de las proposiciones de este ensayo es que los argumentos re-
generacionistas aparecen generalmente ligados a los proyectos de 
integración o incorporación de poblaciones a los estados nacionales 
Podrían ser descritos como estrategias e instrumentos político-discur-
sivos con aplicación en el plano cultural-educativo, a través de tácticas 
de comunicación que inciden en el comportamiento social, individual 
y colectivo. Debido a ello, formarían parte eso aquella modalidad de-
nominada, en tiempos contemporáneos, comunicación política. Ade-
más el vocablo regeneración, se utilizan otros términos en un sentido 
equivalentes como lo hace ver Prieto (2004, 199):3 “redención”, “resu-
rrección” o “renacimiento”.

Regeneración no es un concepto exclusivo del indigenismo ni sinónimo 
de indianidad. Algunas indagaciones permiten vincularlo más al surgi-
miento de los Estados nacionales y a los problemas de integración polí-
tica, ligados a los proyectos de modernización y colonización (Sorj 2011, 
Prieto 2004,). Por lo tanto, hasta lo que se ha podido indagar, se puede 
inferir que un primer punto de referencia en el uso o aplicación del con-
cepto es distinguible, ya, en tiempos de la Ilustración o Iluminismo eu-
ropeo, a partir del problema de la emancipación judía (Sorj 2011, 42-3). 

Además, es posible reconocer algunos antecedentes o gérmenes de la 
política que subyació al mismo concepto de regeneración en la activi-
dad de algunos grupos intelectuales de Europa y los Estados Unidos. 
Ya sea en razón al gusto y fascinación que Oriente ejerció sobre ellos o 
a las virtudes que les atribuyeron a las poblaciones nativas e indígenas 
en general, los integrantes de estos círculos académicos generaron un 
conocimiento sobre las poblaciones que reconocían como no occiden-
tales. Así, llegaron a establecer propuestas, por ejemplo, para la fusión 
de Oriente y Occidente o para la unificación de los hemisferios Norte y 
Sur americanos (Pike 1985, 148-9).Ellas pues constituyen concepciones 
unionistas o de incorporación.

3     Si bien Prieto (2004, 199) trata específicamente del caso indígena en Ecuador, resulta una guía para 
poder establecer las denominaciones equivalentes al concepto regeneracionista.

14

REGENERACIÓN



El judaísmo moderno fue esencialmente una manifestación de Eu-
ropa central y Oriental. Demarcó la apertura social de los judíos al 
mundo occidental-moderno en una suerte de “renacimiento judío” 
cuyos centros de irradiación en un primer momento fueron las gran-
des ciudades de Berlín y Viena; pasando por Varsovia y Kiev, para, 
luego, virar a Nueva York en el siglo XX (Sorj 2011, 38). En términos 
históricos, sociales y humanísticos, se trató de un largo proceso de 
casi dos siglos de duración, demarcado entre los siglos XVIII y XX 
(41). El contexto sociocultural revelado a través de él se extendió des-
de el Iluminismo y la Revolución Francesa hasta el Holocausto y la 
creación del Estado de Israel (38). 

La apertura política y social judía a la vida moderna conllevaría mo-
dificaciones internas, con la consecuente oposición de los rabinos a 
los valores iluministas. También, demandaría una justificación exter-
na (39-43). En el caso de las transformaciones dentro del judaísmo, 
por más profundas que estas se hayan percibido, los valores moder-
nos han sido siempre muy afines a los judíos ya que su seguimiento 
no exigía la conversión de ninguna religión (40-41). Por eso, se expli-
ca la adaptación relativamente rápida y voluntaria de gran parte de 
los judíos a dichos valores (39).

Al interior del judaísmo, el paso y la adaptación a la modernidad 
implicarían no solo dejar de acudir a la tradición talmudista para 
la producción del conocimiento sino también dejar de considerarla 
como basamento de la toma de decisiones políticas o sociales. Por 
otro lado, el surgimiento de un nuevo liderazgo desde sectores se-
culares y religiosos lograría superponerse al de los rabinos, quienes 
se erigían como elite cultural y baluarte de la ortodoxia judía (41). Se 
logró de esa manera la elaboración de nuevas visiones e ideologías 
compatibles con la modernidad (39).

La modernidad se erigió, así, como la promesa para la emancipación 
política de los judíos. A partir del Iluminismo, se puso fin a la opresión y 
humillación que ellos habían estado padeciendo en los siglos anteriores. 

REGENERACIÓN JUDÍA

15



16

La Revolución Francesa llegó a simbolizar incluso, para muchos judíos, 
el anticipo de la llegada del Mesías (39). Lo que sin embargo daría efec-
tividad a la liberación judía sería su integración al Estado moderno y su 
apertura a la sociedad (42).

De este modo, la manera de cómo “emancipar” a los judíos se convirtió 
en un problema central dentro del Estado moderno. Distintas posturas 
se evidenciaron al respecto de cómo justificar su existencia al mundo ex-
terior: desde los que, siguiendo la corriente evolucionista, señalaban la 
sobrevivencia del judaísmo como una aberración4 o los que planteaban 
la dificultad del asunto territorial, ausente en los judíos,5 hasta los que 
abogaban por su integración (42).

La emancipación política y social de los judíos planteó pues diversas 
posiciones bien a favor bien en contra o, asimismo, intermedias. El es-
pectro de esa manera configurado semejaba una gama cuya fluctuación 
se producía desde las posturas más antisemitas hasta las más filosemi-
tas. Los contendedores pensadores judíos y no judíos (políticos, filóso-
fos, artistas, intelectuales en general) abordaron la integración judía al 
Estado nacional con argumentos regeneracionistas por un lado y cos-
mopolitas por otro (42-3).

Entre los primeros, se señalaba que la emancipación política deman-
daba primero la cultural y religiosa. En este respecto, los judíos debían 
dejar de lado los “vicios” judaicos (“hábitos alimentarios repulsivos y 
misantropía”) que los confinaban, tal cual habían permanecido someti-
dos hasta entonces, al aislamiento social (42) y les impedían integrarse 
al Estado moderno y emanciparse socialmente. 

4     Entre los filósofos de la historia que veían al cristianismo como la culminación de la civilización occi-
dental, se encuentran, Hegel y Spengler. De acuerdo con esta orientación evolucionista, el papel histórico 
del judaísmo, ya, se había consumado en tiempos bíblicos, por lo que su prolongación en la modernidad 
no tenía sentido (Sorj 2011, 43).
5     El argumento del territorio común como prerrequisito para la conformación de una nación judía fue 
elaborada por Stalin. Su protagonismo ha estado bastante vigente inclusive en los estudios sociológicos 
sobre la “sociedad nacional” hasta la década de 1980, cuando recién aparecían además los primeros análi-
sis sobre el tema de la globalización. La cuestión judía era inabordable con las teorías y conceptos basadas 
en el modelo de las sociedades nacionales territoriales (43).



17

En cuanto a los segundos, la encrucijada que representaba la absorción 
de los valores modernos sin tener que desligarse del judaísmo generó 
la búsqueda de nuevas vías a la doble exigencia de “¿cómo y por qué 
seguir siendo judíos y mantener la lealtad con el estado nacional y los 
valores humanistas universales?” (43). Posiblemente, los argumentos 
regeneracionistas y cosmopolitas de Frank hayan constituido una al-
ternativa de respuesta a la pregunta.



18

CARACTERÍSTICAS DEL PENSAMIENTO 
DE WALDO FRANK 

Los esfuerzos llevados a cabo por Frank para el surgimiento de un 
“nuevo mundo” no deberían ser vistos simplemente como una crea-
ción personal que obedeció solo a sus propios impulsos y habilidades. 
Aquellos fueron, más bien, producto de su tiempo (Ogorzaly 1994, 
19). Pike sugirió que la comprensión del pensamiento de Frank no po-
día hacerse separadamente del milenialismo secular ni del mesianis-
mo emanados de la intelectualidad judía, a principios del siglo XX, en 
América del Norte (Pike 1985, 149). En estos momentos, imperaba la 
creencia de que la humanidad atravesaba por un periodo de transi-
ción, después del cual podría arribarse a una etapa superior, de mayor 
perfección (Ogorzaly 1994, 19-20). 

Por lo tanto, habría que reconocer el pensamiento de Frank dentro 
de un contexto cultural más amplio, el global. Aquí, los estudios de 
redes o circuitos de interconectividad intelectual (Cadenas 2021, 6 de 
julio; 2021, 9 de junio; 2020, 2 de noviembre; 2020) son fundamentales, 
integrados a las migraciones transatlánticas de ideas, o transferencia 
cultural transatlántica, cuya dinámica debe entenderse en forma recí-
proca y multidireccional (Hanks y Mansanti 2019), vale decir, interco-
nectada e interactiva (Cadenas 2021, 6 de julio 2021, 9 de junio; 2020, 2 
de noviembre; 2020).

Dichos estudios son importantes porque permiten concretar en forma 
efectiva la visión de la historia intelectual global, superando el esque-
ma o geopolítica tradicional de los mismos, focalizado en las relaciones 
Europa-Estados Unidos solamente. De esta manera, se obtiene una ex-
ploración triangular multidireccional de las relaciones culturales, po-
líticas e intelectuales entre Europa, Estados Unidos y América Latina 
(Bak y Mansanti 2019), enfoque con el cual se direcciona este ensayo.



19

OUR AMERICA 

Frank en pensamiento y obra refleja la intersección, entrecruzamien-
to o confluencias de ideas que iban y venían de uno y otro lado del 
Atlántico. Su cultura fue cosmopolita y, por ende, humanista. Con-
cebía el trabajo artístico como resultado concreto y manifestación es-
piritual-religiosa al mismo tiempo, lo cual implicaba el hecho de per-
catarse de la existencia divina (Ogorzaly 1994, 15). Su primer ensayo, 
Our America (1919), encarna la visión organicista con la que asumió 
la función de su propio oficio intelectual y, más que esto, su esencia 
como escritor, es decir, como artista.

Our America es una obra seminal que inspiró a Frank a escribir varios 
de sus trabajos posteriores, a  saber: Virgin Spain: Scenes From The 
Spiritual Drama of a Great People (1926), The Rediscovery Of America: An 
Introduction To A Philosophy Of American Life (1929), Primer Mensaje a 
la América Hispana (1930), America Hispana: A Portrait and A Prospect 
(1931).6 Es importante señalar aquí la importancia de este primer en-
sayo en el cual, Frank, dejó ver su visión sobre América al mismo 
tiempo que su anhelo por la unión continental entre el Norte y el Sur 
(Garbisu, 2018, pp. 45-46).

Del mismo modo, Our America constituye además la expresión inte-
lectual de los planteamientos regeneracionistas acerca de la promesa 
(integracionista) del Nuevo Mundo, lugar de cruce de culturas por 
su espiritualidad y misticismo (de acuerdo con Frank). Pero cono-
cerla mejor posibilita la concreción de la metodológica interactiva y 
multidireccional que la historia intelectual, global pregona. Por ello, 
vale la pena dedicarle unas líneas en los acápites siguientes.

6     La traducción y edición en castellano de las tres primeras publicaciones estuvo a cargo de la Revista 
de Occidente; mientras que de la última se ocupó Espasa-Calpe.



20

OUR AMERICA Y EUROPA

Our America (1919) fue el primer ensayo de Frank, cuya publicación 
en inglés la realizó la editorial Boni and Liveright en la ciudad de 
Nueva York.7 El autor la concibió en razón al interés de dos france-
ses, G. Gallimard y J. Copeau.8

Aprovechando su estancia en el país norteamericano, ambos acu-
dían a tertulias, en el departamento neoyorquino de Frank, ubicado 
en Greenwich Village, para platicar con él. El interés de ambos se 
tradujo en preguntas que el autor procesaría y registraría a manera 
de respuesta en su ensayo, tal como lo refiere este mismo en sus Me-
morias (Frank 1975, 208 en Garbisu 2019, 130):9

Durante la guerra, Francia envió a los Estados Unidos artistas 
y literatos con el fin de hacer conocer ese país en América. Y 
al poco tiempo de estar aquí, se les ocurrió a algunos de ellos 
que sería bueno hacer conocer América en Francia. […] Estos 
hombres descubrieron todo un mundo en América que, como 
no tenía expresión propia, no lo habían ni siquiera imaginado 
en Francia; y pensaron que lo mejor sería hacer que la América 
joven dejase escuchar su voz en París. 
De este modo es como fui instado a escribir este libro.

7     Consulta del 8 de junio de 2021 https://www.locussolusrarebooks.com/pages/books/205069/waldofrank/
our-america. Su clasificación en los repositorios actuales corresponde al tratamiento de libros raros. Además, 
su adquisición es poco factible en la actualidad, considerando que las ediciones en venta disponibles son las 
más costosas, mientras que las más económicas están limitadas o son prácticamente inexistentes.
8     Los dos franceses que coincidieron con W. Frank en Nueva York fueron Gaston Gallimard, en ese 
momento, editor de La Nouvelle Revue française, y Jacques Copeau, su antiguo director pero, en ese 
momento, ejerciendo como director del Théâtre du Vieux-Colombier y (Garbisu 2019, 130).
9     Frank, W. 1975. Memorias, traducido por E. Goligorsky, Sur, Buenos Aires, p. 208 (Garbisu 2019, 130).

https://www.locussolusrarebooks.com/pages/books/205069/waldofrank/our-america
https://www.locussolusrarebooks.com/pages/books/205069/waldofrank/our-america


Por eso mismo, la versión francesa, Notre Amérique (1920), de cuya 
traducción se encargó Hélène Boussinesq, no tardó en dar su fruto al 
siguiente año. Our America había sido prácticamente una elaboración 
a requerimiento. Para ello, sus solicitantes, Gallimard y Copeau, bus-
caron una perspectiva renovada sobre América, la mirada juvenilista 
de Frank. La versión gala de su ensayo tuvo más éxito en Europa 
que la primera en su propio país; además, constituyó la puerta de 
entrada al Viejo Mundo y a España de su primer pensamiento ame-
ricanista (Ogorzaly 2019, 130).

Resulta pertinente señalar que Our America es un ensayo en el cual se 
evidencia el impacto ejercido, en el autor, de los elementos hispánicos 
del Sudoeste de los Estados Unidos (Garbisu 2019, 136). Fue esta con-
moción lo que precisamente lo llevaría a España hasta en dos opor-
tunidades, en 1921 y 1924 (136, 150). A partir de esta vinculación, se 
intensificó su conocimiento por Latinoamérica –o Hispanoamérica, 
denominación con la que Frank prefería señalar a la porción del conti-
nente, ubicado al Sur de los Estados Unidos–. El viaje a España fue la 
antesala a su proyecto de regeneración del Nuevo Mundo americano. 

21



OUR AMERICA Y EL INDIO AMERICANO

El parecer de Tablada (1921, 3 de octubre, 69) en relación con Our 
America es que su autor “Señala las deficiencias y las debilidades 
del pueblo de Norteamérica y encomia generosamente las virtudes 
del pueblo mexicano.” En efecto, siguiendo a Garbisu (2019), el tex-
to presenta estereotipos que encarnan la oposición, aparentemente 
irreconciliable de valores asignados, por un lado, al capitalismo y, 
por otro, al socialismo, a través de las figuras del pioneer, del puri-
tano y del judío en el primer extremo; y la del mexicano en el otro. 
A los primeros, se les atribuye un afán permanente e incesante de 
acumulación y riqueza; mientras que, a los segundos, se los ve siem-
pre cuidadosos para no romper los vínculos con su comunidad y su 
cultura india en estrecha comunión con la tierra (Garbisú 2019, 136).

El mexicano que observó Frank y en el cual se focaliza en el capítulo 
cuarto, titulado “La tierra de las culturas sepultadas” (136) es el indio, 
mestizo, americano; aquél que fue desplazado de sus tierras y someti-
do al poder hispano en un primer momento y que, posteriormente, con 
la invasión estadounidense a mediados del siglo XIX, en 1848, volvió 
a padecer el arrebato de gran parte de sus tierras y a ser vilipendiado. 
Sin embargo, eso no lo desconectó de su naturaleza india ni extinguió 
su amor y dedicación por la tierra. La explicación de esa fortaleza in-
dígena creyó haberla descubierto Frank en el mestizaje o maridaje, del 
indio con el español: “El mexicano encontró al indio y aprendió de él” 
(136). Dicho en términos regeneracionistas, lo que Frank estuvo pro-
bablemente proponiendo a partir del mestizaje como solución posible 
al problema del indio en América durante las primeras décadas del 
siglo XX habría sido la integración entre “indios” del Sur y “blancos” 
del Norte” sobre la base de la experiencia colonial anterior.

22



OUR AMERICA EN LATINOAMÉRICA

Es célebre el “Mensaje de Waldo Frank a los escritores mexica-
nos” al que Tarcus se refiere como el “Mensaje de Waldo Frank 
a los escritores mexicanos” (Tarcus 2001, 27), pues estuvo dirigi-
do en realidad a todos los escritores de América Latina tal como 
señala Garbisu (2018, 46). Apareció en Repertorio Americano, T. 8, 
N° 20, el 4 de agosto de 1924 (pp. 305-6) y fue la carta que Frank 
entregó a Alfonso Reyes en Madrid con la finalidad de que este 
la difundiera en México.

A partir de la mediación de Reyes, el “Mensaje…” fue reprodu-
cido ampliamente por todo el espacio latinoamericano, con la 
finalidad de introducirlo inicialmente entre la intelectualidad la-
tinoamericana. Glusberg pudo leerlo, al igual que Our America y 
otras obras de Frank de quien era su seguidor. Así lo hizo notar 
en “Como conocí al maestro” (Espinoza 1932, 83). 

Glusberg había tenido, ya, conocimiento de Frank hacia 1921, 
cuando la obra de este empezaba a hacerse recién conocida y a 
tener influencia en América. El propio Glusberg escribió para La 
Vida Literaria (Espinoza 1932, 83): 

La primera noticia sobre Waldo Frank y su libro cuasi inicial, 
Our America, me llegó en 1921, por intermedio del “Reperto-
rio Americano”. Un breve artículo, No todos somos petroleros, 
transcripto del “Excelsior” de Méjico, fue la clave de mi des-
cubrimiento. En seguida me interesé por saber algo más de 
aquel hombre que el notable poeta mexicano ponía a la cabeza 
de un grupo de paladines (…)

En “Cómo conocí al maestro” (83), describió en forma autobio-
gráfica el inicio de su relación profesional y amical con el in-
telectual estadounidense, especialmente, lo pertinente con la 
familiarización con sus obras y las vicisitudes de la campaña 
que organizara para hacer posible su visita en 1929, desde Nue-
va York a Buenos Aires. Otra versión de este mismo ensayo, de 

23



24

acuerdo con Sitman (2015, 116) y Tarcus (2001, 27), fue publicada 
en Trinchera (Espinoza 1932).10

Pero fue expresamente a partir de la publicación de La levita gris. Cuentos 
judíos de ambiente porteño (1924)11, su primer libro de cuentos12, que el 
contacto epistolar con Frank empezó a desarrollarse. Experimentado y 
diestro en su oficio de editor, buscó siempre establecer comunicación 
con escritores e intelectuales a los que consideraba prometedores o de 
talla mundial. Lo hizo así con Frank, luego de conocer su “Mensaje de 
Waldo Frank a los escritores mexicanos”13, dirigido en realidad a todos 
los escritores de América Latina (Garbisu 2018, 46), haciéndole llegar 
asimismo un ejemplar de su libro (Espinoza 1932, 83): 

Desde entonces datan mis relaciones directas con el maestro, 
pues éste no tardó en contestarme. Y a pesar de que su primera 
carta no llegó a mis manos, volvió a escribirme algún tiempo 
después, reiterándome sus felicitaciones y su pedido de autori-
zación para traducir dos cuentos del libro para “The Menorah 
Journal”, de Nueva York.  

Naturalmente, yo le escribí a mi vez reconocidísimo por todo. 
¿Qué más podía esperar un cuentista novel? (Espinoza 1932, 83) 

10     El ensayo de Glusberg al que se refieren Sitman (2015, 116) y Tarcus (2001, 27) es “Descubrimiento 
de Waldo Frank”, publicado con este título para Trinchera, Buenos Aires: B.A.B.E.L: 28–35. Su autor em-
plea el seudónimo de Enrique Espinoza para esta publicación (1932), cuya versión temprana u original 
apareció en La Vida Literaria n° 41 en abril de ese mismo año (Sitman 2015, 116).
11     Tarcus (2001, 29) llega a equiparar La levita gris de Glusberg con Los gauchos judíos de Alberto 
Gerchunoff de la siguiente manera “una suerte de equivalente urbano”.
12	 Los cuentos que integraron esta publicación fueron: “La levita gris”, “Una patada”, “La quinta 
sinfonía”,  “Mate amargo”, “La princesa sábado”, “Don Horacio Quiroga, mi padre”, “La cruz”, “Amor y 
hambre”,  “Vanidad de Vanidades” y “La muerte de Betci” (Mizraje 2010, 114).
13     El “Mensaje de Waldo Frank a los escritores mexicanos” –al que Tarcus se refiere como “Mensaje a 
la América Latina” (Tarcus 2001, 27) porque estuvo dirigido en realidad a todos los escritores de América 
Latina tal como señala Garbisu (2018, 46) – apareció en Repertorio Americano, T. 8, N° 20, el 4 de agosto 
de 1924 (pp. 305-6) y fue la carta que Frank entregó a Alfonso Reyes en Madrid con la finalidad de que 
este la difundiera en México y que fue reproducido ampliamente por todo el espacio latinoamericano, 
con la finalidad de introducirlo inicialmente entre la intelectualidad latinoamericana. Glusberg tuvo la 
oportunidad de leerlo, reproducido en la revista del grupo Renovación, Valoraciones (n° 2, agosto se-
tiembre, 1924), dirigida en ese entonces por Carlos Américo Amaya desde La Plata (Tarcus 2001, 27-8).



Resulta probable que las comunicaciones escritas entre Samuel 
Glusberg y Waldo Frank hayan empezado en 192514; pero la primera 
respuesta de Nueva York a Buenos Aires se extravió. Glusberg, en 
efecto, jamás pudo leerla. Sin embargo, el escritor estadounidense le 
refirió grosso modo los aspectos saltantes que él había consignado en 
su primera misiva, anterior a la del 24 de setiembre de 1925 (Frank 
a Glusberg 24/9/1925, compilada en Tarcus 2001, 116). Se inició así, 
junto a un abundante epistolario, una profunda y larga amistad, car-
gada de ideas y estímulos compartidos, intercambio de publicacio-
nes y proyectos editoriales.

Por otro lado, la sensibilidad de Mariátegui tampoco pudo yacer in-
diferente al “Mensaje…” de Frank. El intelectual peruano no solo 
destinaba parte de su tiempo y oficio a materia judía15 sino que se 
había interesado además por la obra del escritor judíoestadouniden-
se. Llegó así a escribir una nota sobre el pensamiento, vivencia y obra 
del mismo, titulada “Waldo Frank” (Mariátegui 2019, original de se-
tiembre 1925 y diciembre 1929) al igual que una reseña, “Rahab”, de 
Waldo Frank” (Mariátegui  2019, original de 1926]15: 

Sólo una élite conocía (en 1925) los libros de Waldo Frank3.16El pú-
blico hispanoamericano no sabía casi nada de su autor. La Revista de 
Occidente había publicado un ensayo de este gran contemporáneo. 
Un año antes, Valoraciones, la excelente revista del grupo “Renova-
ción” de La Plata, y otros órganos del continente habían revelado a 
Frank a sus lectores publicando el sencillo y hermoso mensaje a los 
intelectuales hispanoamericanos de que fue portador en 1924 el es-
critor mexicano Alfonso Reyes. En suma, apenas unos pocos frag-
mentos y unas cuantas noticias de una obra ya ilustre y copiosa que 
ha dado a su autor merecido renombre en Europa. (Mariátegui 2019, 
original de setiembre 1925 y diciembre 1929, párr. 2). 

14     Si bien Tarcus (2001) no da cuenta sobre el momento exacto en que el contacto epistolar entre Frank a 
Glusberg se inicia, es posible implicar que el mismo se haya producido entre 1924 y 1925, tras la publicación 
de La levita gris. Cuentos judíos de ambiente porteño (1924). 
15     El año 1925 no solo es significativo porque marca el viraje del pensamiento de Mariátegui hacia un socia-
lismo más nacionalista (Terán 1985 cit. en Beigel 2003, 151) sino también porque, en él, se registra la primera 
referencia, hasta ahora, conocida en la producción escrita de Mariátegui sobre aspectos judíos a saber, “Semi-
tismo y antisemitismo” en La escena contemporánea, editada por su propia editorial, Minerva, en Lima, Perú. 
16     Según lo anotó el propio Mariátegui, el texto original lo escribió así: “Ninguno de los libros de Waldo Frank 
ha sido hasta ahora, que yo sepa, editados en español. Sólo una élite los conoce, El público hispanoamericano no 
sabe casi nada de su autor”. Ver nota al pie n° 3 (Mariátegui 2019, original de setiembre 1925 y diciembre 1929, 
párr. 2). https://www.marxists.org/espanol/mariateg/oc/el_alma_matinal/paginas/waldo%20frank.htm

25

 https://www.marxists.org/espanol/mariateg/oc/el_alma_matinal/paginas/waldo%20frank.htm


A la inversa, el conocimiento previo de parte de Frank sobre Ma-
riátegui había sido por medio de las publicaciones de este en “mu-
chos periódicos” como aquél mismo refiere en una correspondencia 
(Frank a Mariátegui 5/1926, párr. 1). Pero fueron sus lecturas de los 
textos mencionados (“Waldo Frank”, “Rahab”…”) y La Escena Con-
temporánea (Mariátegui 2019, original de 1925) lo que le habían 
generado una gran compenetración con Mariátegui y el Perú (Frank 
a Mariátegui 5/1926, párr. 1):

No le he escrito desde que recibí su libro y desde que Ud. me 
envió su comentario tan penetrante y tan generoso de “Rahab”. 
Me alegró leer su Escena Contemporánea y aprender de ella 
cuán cercanos y paralelos son nuestro concepto de vida y nues-
tro acercamiento a los problemas de nuestra época. Advierto 
que he ganado, en el lejano Perú, un amigo verdadero y profun-
do y estoy agradecido. (Frank a Mariátegui 25/7/1926, párr. 1)

El acceso, en Estados Unidos, a los textos que Mariátegui había escrito 
sobre él, fue posible por intermedio de José Varallanos17 (Tarcus 2001, 
28), quien se había encargado de enviárselos. Debido a ello, no dudó 
en agradecer con bastante celeridad y respeto el homenaje que, prácti-
camente, el intelectual peruano en forma exclusiva le había dedicado 
(Frank a Mariátegui 5/1926, párr. 1). Manifestó así a Mariátegui con 
visible emoción y solicitándole incluso dos ejemplares más de sus tex-
tos (párr. 2), que podía reconocer sus propias “intenciones” en ellos, 
lo cual al mismo tiempo mantenían en alto su propia motivación con 
relación a sus planteamientos político-culturales (párr. 1):

No sé cómo agradecerle este homenaje. He leído ya obras suyas 
en muchos periódicos; y mi respeto para Ud me vuelve todavía 
más humilde frente a este amable saludo desde América del Sur. 
No puedo creer en estar totalmente equivocado si se me ofrecen 
cosas como ésta. (…) Palabras como las suyas son el Maná que 
me permite sobrevivir en lo que a menudo, cuando estoy cansado 
y desalentado, siento que es el Desierto de nuestra época. Gra-
cias…, profundamente, profundamente, mis gracias...” (Frank a 
Mariátegui 5/1926, párr. 1).
 

17     También, escritor peruano y profesor de la Universidad Nacional Mayor de San Marcos, quien había 
alcanzado al mismo Frank el texto “Waldo Frank” que Mariátegui publicó en el Boletín bibliográfico 
(1925) de la mencionada universidad. En su correspondencia, Frank lo llama equivocadamente “El señor 
Llanos” (Frank a Mariátegui 5/1926, párr. 1).

26



A su vez, sería el mismo Frank quien conduciría a Glusberg (Frank a 
Glusberg 17/6/1927 compilado en Tarcus 2001, 127-8) a contactarse 
con Mariátegui para gestionar la difusión de sus obras en Argentina. 
Glusberg escribió a Mariátegui en marzo de 1927, para solicitarle ex-
presamente le enviase su artículo sobre “Waldo Frank” (Glusberg a 
Mariátegui 3/1927, párr. 2) y, a los pocos meses, requerido por Frank 
(Frank a Glusberg 17/6/1927 compilado en Tarcus 2001, 128; Glus-
berg a Frank 25/7/1927, compilado en Tarcus 2001, 129), para soli-
citarle su colaboración en unas traducciones (Glusberg a Mariátgui 
26/7/1927, párr. 1).

El interés común por la obra de Frank propició así la comunicación 
escrita entre los dos “editores programáticos”18 o “propiciadores”1920, 
Glusberg y Mariátegui. El conocimiento entre ambos empezó también 
por medio de la lectura mutua, siendo esta iniciada por el primero, 
gracias a los notables comentarios acerca del segundo de parte de quie-
nes, ya, comenzaban en forma individual a distinguir a Mariátegui o 
a tener algún alcance de él dentro de los círculos literarios argentinos.

 

18     El “editorialismo programático” es un concepto desarrollado por Fernanda Beigel que designa una 
forma o vertiente de política cultural por medio de la cual se vincula/vinculan producción (cultural, 
intelectual, etc.) y militancia política a la vez. Tuvo mucho arraigo en América latina durante el primer 
tercio del siglo XX, especialmente, en la década de 1920, a raíz de la “nueva sensibilidad” evidenciada tras 
la llegada e influencia de las nuevas corrientes de pensamiento. Quienes se incorporaron a él personali-
dades como José Carlos Mariátegui, Gamaliel Churata, José Ingenieros, Joaquín García Monge, Antonio 
Zamora, Samuel Glusberg- se ocupaban como directores de revistas, vendedores de libros, tipógrafos, 
dirigentes políticos y ensayistas. Comprometió el trabajo editorial a precio barato y accesible para las 
masas, de calidad excelente y diseño excesivamente pulcro, pero garantizando el beneficio del autor, 
tratando de aminorar los porcentajes en las extracciones o costos administrativos y protegiendo los dere-
chos de propiedad intelectual (Beigel 2006, 164-5; 2004, 452-3; 2003, 11, 19 y 33). 
19     Tarcus (2001) ha caracterizado este concepto, en el mismo Glusberg, como específica de un “pro-
piciador” cultural, es decir la caracterización de un prolífico emprendedor de numerosos proyectos cul-
turales (Glusberg) que, pese a su buena pluma, se ocupó más en dar a conocer la obra de otros autores 
que en su consagración como escritor: “Glusberg fue algo más que un difusor cultural: le cabe más ajus-
tadamente la figura de propiciador, la de quien pone sus esfuerzos menos en desarrollar su propia obra 
que en propiciar la ajena, o mejor, quien hace de la obra ajena su propia obra.” (Tarcus 2001, 83). Debido 
justamente a este carácter “propiciador” y a sus diversas políticas culturales, Glusberg desempeñó un rol 
primordial como gestor cultural en la década de los 20 en Argentina (Hernández 2013, 128).

27



28

En efecto, inducido por Lugones, Glusberg había estado leyendo al inte-
lectual peruano, a través de Repertorio Americano (1919-58; 1974 en ade-
lante)20. Aquel no solo se encargó de proporcionarle referencias sobre el 
escritor peruano sino que había accedido a su ensayo “La revolución y 
la inteligencia”21 en la Revista de Filosofía (1915-29)22 que José Ingenieros 
dirigía. A partir de ello, Glusberg se hizo asiduo lector de Amauta y, 
propiciado por el interés en Frank, remitente de su editor.

A Glusberg se le reconoce además su contribución esencial para la re-
cepción y difusión del pensamiento mariateguino en Argentina (Ferre-
tti y Fuentes 2015, 188). La gran difusión y recepción que Mariátegui 
alcanzó en Argentina primero y en Chile después se debió a la gestión 
editorial de Glusberg (Tarcus 2001), por lo que su intervención en la for-
mación y proyección de una memoria judíomariateguina en el espacio 
latinoamericano fue verdaderamente crucial.

20     Revista cultural costarricense, creada en 1919 y dirigida por Joaquín García Monge hasta su muerte 
en 1958, luego de lo cual se paralizó su emisión hasta su reapertura en 1974 en adelante. Fue la más 
trascendental a nivel latinoamericano durante la primera mitad del siglo XX, en convivencia con sus 
semejantes o paralelas, la peruano-vanguardista, Amauta (1926-30), y la brasileña de arte visual 
moderno, Klaxon (1922-3). Sus colaboradores fueron personalidades luminarias del ámbito intelectual, 
cultural, social y político incluso.
21     La nota, o artículo, de Mariátegui fue publicado en el n° 4 (julio) de la Revista de filosofía (Gasió 
2011, 48; Tarcus 2001, 126). Esta información se encuentra también consignada en el Archivo José Carlos 
Mariátegui http://archivo.mariategui.org/index.php/carta-de-samuel-glusberg-3-1927
22     Revista de filosofía, cultura, ciencia y educación (1915-29), fundada por José Ingenieros. Se trató de 
un proyecto pionero en su rubro o tematización en Buenos Aires, Argentina.

http://archivo.mariategui.org/index.php/carta-de-samuel-glusberg-3-1927


OUR AMERICA Y LA RED 
JUDÍOMARIATEGUINA 

Our America asimismo fue una obra de gran trascendencia entre los in-
terlocutores de la red judíomariateguina de la cual, Frank formó parte 
en la triada, o primer componente dentro de la red, que configuró con 
Glusberg y Mariátegui (Cadenas 2021, 6 de julio; 2021, 9 de junio; 2020, 
2 de noviembre; 2020). Las admiraciones entre ellos fueron mutuas no 
solo por los ideales humanistas del socialismo sino también de regene-
ración nacional, transversales a todos sus integrantes, en relación con la 
agencia, trayectorias y posibilidad de ambos sujetos, el judío y el indio, 
en el Nuevo Mundo.

Al respecto, vale la acotación sobre la conformación de la red intelec-
tual, transnacional, judíomariateguina, la cual viene siendo estudiada 
por Cadenas (2021, 6 de julio; 2021, 9 de junio; 2020, 2 de noviem-
bre; 2020). Dicha red estuvo integrada por el escritor estadounidense, 
Waldo Frank; el editor de Biblioteca Argentina de Buenas Ediciones 
Literarias (BABEL), Samuel Glusberg, conocido también con el seudó-
nimo de Enrique Espinoza y José Carlos Mariátegui, a la cabeza de las 
editoras Minerva y Amauta, ejerciendo al mismo tiempo como mentor 
de los editores de Repertorio Hebreo (1929), Miguel Adler y Noemí 
Milstein, en Perú.

Los argumentos regeneracionistas estuvieron subyacentes en el plan-
teamiento americanista de la red, basado en el nacionalismo continenta-
lista que conjugaba los nacionalismos judío e indígena con el internacio-
nalismo socialista. En este sentido, se orientaba el “renacimiento judío”, 
aspecto que Mariátegui consideró el más prometedor y en el cual se 
inspiró para proyectar la lucha social americana.

En la perspectiva de Mariátegui, el “renacimiento judío” se configu-
ró como un elemento equiparable al aporte o papel del “indio” en la 
revolución para terminar con la dominación y opresión que caracte-
rizó la trayectoria histórica de ambos pueblos, el judío y el indígena. 
(Cadenas 2021, 6 de julio). Por eso, guardaba una posición favorable a 

29



la  propuesta americanista de Frank en Our America, la cual definitiva-
mente distaba de ser antihispanista y antiestadounidense:

Waldo Frank (…) es autor de un libró que encierra en sus páginas la 
más original e inteligente interpretación de los Estados Unidos, Our 
America. Y no me parece posible dudar que la actitud de los pueblos 
hispano-americanos ante los Estados Unidos debe apoyarse en un es-
tudio y una valoración exactos del fenómeno yanqui. (Mariátegui 2019, 
original de setiembre 1925 y diciembre 1929, párr. 6).

Siendo tal la valoración del ensayo de Frank, Glusberg no dudó en tra-
ducirlo, a través de la editorial que él mismo dirigía en Buenos Aires23.  
De ese modo, a la ediciones original, en inglés y a la francesa (Garbisu 
2018, 39), se sumó la primera edición en español del ensayo de Frank, 
Nuestra América (1929), hecha en Argentina. Glusberg encargó así su eje-
cución a Eugenio Garro, amigo de Mariátegui y profesor en la “Univer-
sidad de Lima” (UNMSM).

El primer ejemplar lo recibió Frank, antes de su llegada, en su traslado 
a Buenos Aires, en una parada en Montevideo, de manos del propio 
editor. Este supo sortear bien las inconveniencias presentadas a lo largo 
del trabajo de traducción, precisamente, en virtud de su trayectoria y 
solvencia en el ramo editorial (Espinoza, 1932, abril, p. 83). La corres-
pondencia de la triada (1925-30) por supuesto que da cuenta de las coor-
dinaciones tanto como de los entretelones al respecto (correspondencia 
de la triada 1925-30)24.

23     La traducción de Our America fue parte de la difusión de la obra de Frank en el ámbito hispano 
latinoamericano, gestionada por Glusberg, con ocasión de la gira del escritor estadounidense a Latinoa-
mérica, la cual también gestionó a fin de que se realizara entre setiembre y diciembre de 1929, incluyendo 
sus visitas a Buenos Aires y Lima.
24     Como Cadenas (2021, 6 de julio) especifica, los detalles de las coordinaciones para la traducción y 
edición argentina de Our América se pueden consultar en las correspondencias de la triada 1925-1930 
en el Archivo José Carlos Mariátegui (http://archivo.mariategui.org/) y en Tarcus (2001, pp. 115-226).

30

http://archivo.mariategui.org/


31

CORRESPONDENCIAS

Carta de Waldo Frank, 24/9/1925. En “Apéndice III Correspondencia 
José Carlos Mariátegui-Waldo Frank-Samuel Glusberg (1925-1931)”, Mariá-
tegui en la Argentina o las políticas culturales de Samuel Glusberg, compilado por 
Horacio Tarcus, 116. Buenos Aires: Ediciones El cielo por asalto, 2001.

Carta de Waldo Frank, 5/1926, Correspondencia JCM 1914-1930, 
Archivo José Carlos Mariátegui Lima, Perú. Accedido el 28 de julio 2019.
http://archivo.mariategui.org/index.php/carta-de-waldo-
frank-5-1926

Carta de Waldo Frank, 25/7/1926, Correspondencia JCM 1914-1930, 
Archivo José Carlos Mariátegui, Lima, Perú. Accedido el 28 de julio 2019.
http://archivo.mariategui.org/index.php/carta-de-waldo-
frank-25-7-1926

Carta de Waldo Frank 17/6/1927, “Apéndice III Correspondencia 
José Carlos Mariátegui-Waldo Frank-Samuel Glusberg (1925-1931)”, Ma-
riátegui en la Argentina o las políticas culturales de Samuel Glusberg, compilado 
por Horacio Tarcus, 127-8. Buenos Aires: Ediciones El cielo por asalto, 2001.

Carta de Samuel Glusberg, 3/1927, Correspondencia JCM 1914-1930, 
Archivo José Carlos Mariátegui, Lima, Perú. Accedido el 28 de julio 2019. 
http://archivo.mariategui.org/index.php/carta-de-samuel-glus-
berg-3-1927

Carta de Samuel Glusberg 26/7/1927, Correspondencia JCM 
1914-1930, Archivo José Carlos Mariátegui, Perú.
http://archivo.mariategui.org/index.php/carta-de-samuel-glus-
berg-26-7-1927

Carta de Samuel Glusberg 25/7/1927, “Apéndice III Correspon-
dencia José Carlos Mariátegui-Waldo Frank-Samuel Glusberg (1925-
1931)”, Mariátegui en la Argentina o las políticas culturales de Samuel Glus-
berg, compilado por Horacio Tarcus, 129-30. Buenos Aires: Ediciones 
El cielo por asalto, 2001.

http://archivo.mariategui.org/index.php/carta-de-waldo-frank-5-1926
http://archivo.mariategui.org/index.php/carta-de-waldo-frank-5-1926
http://archivo.mariategui.org/index.php/carta-de-waldo-frank-25-7-1926
http://archivo.mariategui.org/index.php/carta-de-waldo-frank-25-7-1926
http://archivo.mariategui.org/index.php/carta-de-samuel-glusberg-3-1927
http://archivo.mariategui.org/index.php/carta-de-samuel-glusberg-3-1927
http://archivo.mariategui.org/index.php/carta-de-samuel-glusberg-26-7-1927
http://archivo.mariategui.org/index.php/carta-de-samuel-glusberg-26-7-1927


32

BIBLIOGRAFÍA
Aaron, Daniel. 1961. Writers on the Left: Episodes in American Lite-

rary Communism. New York: Harcourt, Brace and World.  En notas y 
bibliografía de Ogorzaly, 1994: 37, 173 y 200 

Anderson, Benedict. 1993. Comunidades Imaginadas. Reflexio-
nes sobre el origen y la difusión del nacionalismo, traducido por Eduar-
do L. Suárez. México: Fondo de Cultura Económica. Consultado el 29 
de agosto de 2021.
https://goo.su/sVnGLRz

Anderson, Perry. 2002, marzo-abril. “Internacionalimo: Un bre-
viario”. New Left Review, (14): 5-24. Consultado el 2 de julio de 2021. 
https://newleftreview.es/issues/14/articles/perry-anderson-interna-
cionalismo-un-breviario.pdf

Bak, Hans y Mansanti, Céline, Editores. 2019. Transatlantic 
Intellectual Networks 1914-1964. Newcastle upon Tyne: Cambridge 
Scholars Publishing.

Beigel, Fernanda. 2006. La epopeya de una generación y una revista. 
Las redes editoriales de José Carlos Mariátegui en América Latina. 1a ed. 
Buenos Aires: Editorial Biblos Sociedad. Accedido 5 de julio de 2016 
https://books.google.es/books?id=HYZdvg8mA5kC&lp-
g=PA1&hl=es&pg=PA6# v=onepage&q&f=false 

Beigel, F. 2004. “El editorialismo programático”. El pensamien-
to alternativo en la Argentina del siglo XX: identidad, utopía, integración 
(1900-1930), dirigido por Hugo E. Biagini y Arturo A. Roig, 445-453. 1ª 
ed. Vol. I. Buenos Aires: Biblos, pp. Accedido 5 de julio de 2016. 
https://goo.su/Es3O

Beigel, F. 2003. El itinerario y la brújula: el vanguardismo estéti-
co-político de José Carlos Mariátegui. Buenos Aires: Biblos. Accedido 5 
de julio de 2016.
https://books.google.com.pe/books?id=lCM4CUPeSJQC&lp-
g=PA1&hl=es&pg=PA1#v=onepage&q&f=false 

https://goo.su/sVnGLRz
https://newleftreview.es/issues/14/articles/perry-anderson-internacionalismo-un-breviario.pdf 
https://newleftreview.es/issues/14/articles/perry-anderson-internacionalismo-un-breviario.pdf 
https://books.google.es/books?id=HYZdvg8mA5kC&lpg=PA1&hl=es&pg=PA6# v=onepage&q&f=false 
https://books.google.es/books?id=HYZdvg8mA5kC&lpg=PA1&hl=es&pg=PA6# v=onepage&q&f=false 
https://goo.su/Es3O
 https://books.google.com.pe/books?id=lCM4CUPeSJQC&lpg=PA1&hl=es&pg=PA1#v=onepage&q&f=false 
 https://books.google.com.pe/books?id=lCM4CUPeSJQC&lpg=PA1&hl=es&pg=PA1#v=onepage&q&f=false 


Bergel, Martín. 2016, noviembre-diciembre. «Tentativas sobre 
Mariátegui y la literaturamundial». Nueva Sociedad (266): 168-79. 
Consultado el 29 de agosto de 2021. 
https://static.nuso.org/media/articles/downloads/EN_Ber-
gel_266.pdf

Bergel, Martín. 2011 noviembre-diciembre. «El anti-antinortea-
mericanismo en favor de América Latina (1898-1930). Apuntes para 
una historia intelectual». Nueva Sociedad (236):152-67. Consultado 
el 29 de agosto de 2021.
https://nuso.org/media/articles/downloads/3815_1.pdf

Cadenas Erazo, Mónica Patricia. 2021, 6 de julio. “El Naciona-
lismo Continentalista o Americanismo De La Red Intelectual Judío-
mariateguina (1925-1930)”. Ponencia presentada en Congreso Nacional 
de Historia Bicientenario. Repensar la República, evento virtual, 6 al 9 de 
julio de 2021. (MS.)

Cadenas Erazo, Mónica Patricia. 2021, 9 de junio. “La red inte-
lectual, transnacional, judíomariateguina y sus actividades de gestión 
cultural-editorial en el espacio latinoamericano (1925-30)”. Ponencia 
presentada en III Jornadas Internacionales de Historia de los/as Trabaja-
dores/as y las Izquierdas, evento virtual, 7 al 11 de junio de 2021. (MS.)

Cadenas Erazo, M. P. 2020, 2 de noviembre. “Acercamiento concep-
tual al americanismo judíomariateguino (1925-1930)” [ponencia; página 
de Facebook]. Simposio de historia intelectual y conceptual, IX Congreso 
Nacional De Historia (CONAHIS), Escuela Profesional de Historia, UN-
MSM, Lima, Perú. IX Congreso Nacional De Historia. Escuela Profesional 
De Historia – UNMSM. Consultado el 16 de julio de 2021.
https://fb.watch/4l2VZnKzBR/

Chapman, Arnold. 1961. “Waldo Frank in the Hispanic World: The 
First Phase.” Hispania 44(4) (1961): 626-34. Consultado el 22 de agosto de 2021.
https://doi.org/10.2307/336604, https://www.jstor.org/sta-
ble/336604 

Espinoza, E. (1932, abril). “Cómo conocí al maestro”. La Vida Literaria. 
Crítica, Información, Bibliografía (41): 83. Consultado el 31 de agosto de 2021. 
http://americalee.cedinci.org/wpcontent/uploads/2019/02/LaVida-
Literaria_A%C3%B1o5_n10.pdf  

33

https://static.nuso.org/media/articles/downloads/EN_Bergel_266.pdf
https://static.nuso.org/media/articles/downloads/EN_Bergel_266.pdf
https://nuso.org/media/articles/downloads/3815_1.pdf
 https://fb.watch/4l2VZnKzBR/
 https://doi.org/10.2307/336604, https://www.jstor.org/stable/336604 
 https://doi.org/10.2307/336604, https://www.jstor.org/stable/336604 
 http://americalee.cedinci.org/wpcontent/uploads/2019/02/LaVidaLiteraria_A%C3%B1o5_n10.pdf  
 http://americalee.cedinci.org/wpcontent/uploads/2019/02/LaVidaLiteraria_A%C3%B1o5_n10.pdf  
 http://americalee.cedinci.org/wpcontent/uploads/2019/02/LaVidaLiteraria_A%C3%B1o5_n10.pdf  


Ferretti, Pierina y Lorena Fuentes. 2015. “Los proyectos culturales 
de Samuel Glusberg. Aportes a la historia de la edición independiente 
en la primera mitad del siglo xx latinoamericano”. Andamios, Volumen 
12, número 29, septiembre diciembre: 183-206. Accedido 20 julio 2017.
https://www.uacm.edu.mx/Portals/18/num29/012_Articulos4.pdf

Frank, Waldo. 1975. Memoirs of Waldo Frank, editado por Alan Tra-
chtenberg. Amherst: University of Massachusetts Press Ogorzaly 1994, 168

Frank, W. 1975. Memorias, traducido por E. Goligorsky, Sur, 
Buenos Aires, p. 208. En Garbisu 2019, 130 

Frank, Waldo. 1924 agosto 4. “Mensaje de Waldo Frank a los 
Escritores Mexicanos”. Repertorio Americano. Semanario de Cultura His-
pánica 8 (9): 305-6. Accedido el 4 de diciembre de 2019:
http://hdl.handle.net/11056/8954

Garbisu, Margarita. 2018. “Itinerario biográfico. José Ortega y 
Gasset – Waldo Frank Epistolario (1922-1930)”. Revista de Estudios Or-
teguianos N° 37: 37-51. Accedido 6 de febrero de 2019. 
https://goo.su/wOqFpx

Gasió, Guillermo (ed.). 2011. El viento de las circunstancias. Ma-
teriales sobre literatura y otras expresiones culturales en el Buenos Aires de 
1926. Estudio preliminar de Gabriela García Cedro. 1ª ed. Buenos Ai-
res: Teseo. Accedido 1° mayo 2020. 
https://books.google.com.pe/books?id=LjktltcI9eoC&lpg=PP1&p-
g=PP1#v=onepage&q&f=false  

Greasley, Philip A, Editor general. 2016. Dictionary of Midwestern 
Literature. Dimensions of the Midwestern Literary Imagination.Vol. 2. Bloo-
mington: Indiana University Press. Consultado el 26 de agosto de 2021.
https://goo.su/vD215hm

Hernández Toledo, Sebastián. 2013. “Americanismo y judaís-
mo en Argentina a través de Babel y cuadernos de Oriente y Occi-
dente (1921-1929)”. En. Amauta y Babel, revistas de disidencia cultural, 
editado por Osvaldo Fernández, Patricio Gutiérrez Donoso y Braulio 
Rojas C.:121-146. Accedido 15 de diciembre de 2018. 
http://www.selecciondetextos.cl/wp-content/uploads/2015/06/
Vol-2-LibroAmauta-y-Babel-Online.pdf

34

https://www.uacm.edu.mx/Portals/18/num29/012_Articulos4.pdf
http://hdl.handle.net/11056/8954   
https://goo.su/wOqFpx
https://books.google.com.pe/books?id=LjktltcI9eoC&lpg=PP1&pg=PP1#v=onepage&q&f=false  
https://books.google.com.pe/books?id=LjktltcI9eoC&lpg=PP1&pg=PP1#v=onepage&q&f=false  
https://goo.su/vD215hm
http://www.selecciondetextos.cl/wp-content/uploads/2015/06/Vol-2-LibroAmauta-y-Babel-Online.pdf
http://www.selecciondetextos.cl/wp-content/uploads/2015/06/Vol-2-LibroAmauta-y-Babel-Online.pdf


Kloucek, Jerome W. 1981. Waldo Frank: The Ground of His 
Mind and Art. PhD diss, Northwestern Univesrity, 1958. Ann Arbor, 
Michigan: University Microfils, Inc. En notas y bibliografía de Ogor-
zaly, 1994: 15, 168 y 199 

Mariátegui, José Carlos. 2019, original de 1926. ““Rahab” de 
Waldo Frank”. Signos y obras. Accedido el 27 de julio.
https://www.marxists.org/espanol/mariateg/oc/signos_y_obras/
paginas/rahab.htm. (Trabajo original publicado en 1926).  

Mariátegui, José Carlos. 2019, original de setiembre 1925 y di-
ciembre 1929. “Waldo Frank”. El alma matinal. Obras completas de José 
Carlos Mariátegui. Accedido 11 de junio.
https://www.marxists.org/espanol/mariateg/oc/el_alma_mati-
nal/paginas/waldofrank.htm
Trabajo originalmente publicado en setiembre de 1925, las dos primeras 
partes; y diciembre de 1929, la tercera).

Mizraje, María Gabriela. 2010 noviembre 2010. “Un talmudista 
entre evangélicos: A propósito de Samuel Glusberg, “La levita gris” y 
otros textos”. Chasqui. Vol. 39, No. 2: 114-132. Accedido 5 marzo 2018. 
http://www.jstor.org/stable/41340873 

Ogorzaly, Michael A. 1994. Waldo Frank, Prophet of Hispanic Rege-
neration. Londres y Toronto: Associated University Press, Inc. Consul-
tado el 11 de agosto de 2021.
https://goo.su/t0U82

Pike, Fredrick B. 1985. “Latin America and the Inversion of Uni-
ted States Stereotypes in the 1920s and 1930s: The Case of Culture and 
Nature”. The Americas 42(2): 131-162.
http://www.jstor.org/stable/1007206

Pinedo, Javier. 2010. “El concepto Segunda Independencia en 
la historia de las ideas en América Latina: Una Mirada desde el Bi-
centenario”. Atenea (Concepc.)  (502): 151-177. Consultado el 25 de ju-
nio de 2021. <http://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pi-
d=S0718-04622010000200009&lng=en&nrm=iso>. ISSN 0718-0462.
http://dx.doi.org/10.4067/S0718-04622010000200009

35

https://www.marxists.org/espanol/mariateg/oc/signos_y_obras/paginas/rahab.htm.
https://www.marxists.org/espanol/mariateg/oc/signos_y_obras/paginas/rahab.htm.
https://www.marxists.org/espanol/mariateg/oc/el_alma_matinal/paginas/waldofrank.htm 
https://www.marxists.org/espanol/mariateg/oc/el_alma_matinal/paginas/waldofrank.htm 
http://hdl.handle.net/11056/8954   
http://www.jstor.org/stable/41340873 
https://goo.su/t0U82
http://www.jstor.org/stable/1007206 
http://dx.doi.org/10.4067/S0718-04622010000200009 
http://dx.doi.org/10.4067/S0718-04622010000200009 


Pita, Alexandra y Carlos Marichal (coordinadores). 2012. Pensar 
el antiimperilaismo. Ensayos de historia inetlectual latinoamericana, 
1900-1930. El Colegio de México-Universidad de Colima, México D. F. 

Prieto, Mercedes. 2004. “Liberalismo y temor: imaginando los su-
jetos indígenas en el Ecuador postcolonial, 1895-1950.” Consultado el 15 
de agosto de 2021.
https://digitalrepository.unm.edu/abya_yala/457 

Restrepo-Echevarría, Néstor-Julián. 2019. “La comunicación polí-
tica: un estudio multidisciplinar desde las ciencias sociales”. Correspon-
dencias & Análisis, nº 10.
https://doi.org/10.24265/cian.2019.n10.09 

Robin, Corey. 2016, 5 de febrero. Daniel Aaron, 1912-2016. Con-
sultado el 25 de agosto de 2021.
https://coreyrobin.com/2016/05/02/daniel-aaron-1912-2016/ 

Sitman, Rosalie. 2015, enero-junio. “(Re)descubriendo América 
en Buenos Aires: La gestión cultural de Waldo Frank, Samuel Glus-
berg y Victoria Ocampo”. Revista Pléyade N° 15: pp. 113-36. Online 
ISSN 0719–3696 / ISSN 0718–655X. Accedido 10 de mayo 2018.
http://www.revistapleyade.cl/wp-content/uploads/6.-Pleya-
de-15-Rosalie-Sitman.pdf

Sorj, Bernardo. 2011. Judaísmo para todos [online]. Rio de Janeiro: 
Centro Edelstein de Pesquisas Sociais, 116p. ISBN: 978-85-7982-056-4. Avai-
lable from SciELO Books. Consultado el 18 de agosto de 2021.
https://static.scielo.org/scielobooks/2tmzj/pdf/sorj-9788579820564.pdf

Sosa Hernández, Gianina. 2021, 25 de agosto. “Comunicación Po-
lítica”. Consultado el 25 de agosto de 2021.
https://goo.su/fOvvKi ; https://goo.su/LOCJgsm

Tablada, José Juan. 1921, 3 de octubre. “No todos son petrole-
ros. Waldo Frank y el indio americano”. Repertorio Americano 2(5): 
69. Consultado el 10 de junio de 2021.
http://hdl.handle.net/11056/8809  

Tarcus, H. (2001). Mariátegui En La Argentina O Las Políticas 
Culturales De Samuel Glusberg. Buenos Aires: El Cielo por Asalto. 

36

https://digitalrepository.unm.edu/abya_yala/457 
 https://doi.org/10.24265/cian.2019.n10.09 
https://coreyrobin.com/2016/05/02/daniel-aaron-1912-2016/ 
 http://www.revistapleyade.cl/wp-content/uploads/6.-Pleyade-15-Rosalie-Sitman.pdf 
 http://www.revistapleyade.cl/wp-content/uploads/6.-Pleyade-15-Rosalie-Sitman.pdf 
 https://static.scielo.org/scielobooks/2tmzj/pdf/sorj-9788579820564.pdf
https://goo.su/LOCJgsm
http://hdl.handle.net/11056/8809





